
- 133 - 

Silvio Bär 

Ein Dialog mit Fallstricken 

Jonas Grethlein vermutet, dass moderne Narratologie zur 
Analyse antiker Erzählformen vielleicht doch weniger taugt 

als angenommen 

Jonas Grethlein: Ancient Greek Texts and Modern Narrative Theory. Towards a Critical 
Dialogue. Cambridge: CUP 2023, viii + 199 S. GBP 22.99. ISBN 9781009339599 

Eine Kurskorrektur zur Einleitung 

Die Zeiten sind vorbei, in denen klassische Philologen ihren methodisch-theo-
retischen Reflexionen ein Lamento über die (vorgebliche) Theorieblindheit der 
eigenen Zunft voranzustellen pflegten, um sich und ihrem Tun eine Pionierrolle 
zuzuschreiben, denn heute wissen alle, dass ,Quelle‘ ein Unwort ist, für das man 
Haue kriegt, dass man von einem ,homodiegetischen Erzähler‘ sprechen muss 
und nicht ,Ich-Erzähler‘ sagen darf, und dass man den Texten von Ovid, Theo-
krit und Plutarch mit feministischen, ökokritischen und kognitionswissenschaft-
lichen Ansätzen tatsächlich neue Erkenntnisse abgewinnen kann. Jonas Greth-
lein – Professor für Gräzistik und Verfasser zahlreicher Aufsätze und Bücher 
zur antiken Literatur und Kultur sowie deren Rezeption – belebt diese ver-
brauchte Form der captatio benevolentiae neu, indem er die Selbstverständlichkeit, 
mit der die Klassische Philologie seit langem moderne Narratologie zur Analyse 
und Interpretation antiker Texte heranzieht, in seiner Einleitung („Narratology 
and Classics“, S. 1–19) in Frage stellt: Zum einen sei die narratologische Me-
thode, zumal wenn sie formalistisch bzw. (wie der Autor es wiederholt aus-
drückt) ,strukturalistisch‘ unterwegs sei, zwar auch für konservative Philologen 
anschlussfähig – was konservative Philologen ausmacht, wird dabei nicht präzi-
siert –, laufe aber Gefahr, über die reine Beschreibung von Einzelphänomenen 
zu keinen vertieften Erkenntnissen zu führen. Zum anderen krankten narrato-
logische Theorien und Methoden daran, dass sie anhand der Romanliteratur des 
19. und frühen 20. Jahrhunderts. entwickelt worden seien, weshalb ihre Appli-
kation auf vormoderne Texte potentiell anachronistisch sei. 

Nachdem die Klassische Philologie in den vergangenen Jahrzehnten die Mög-
lichkeiten und Grenzen moderner narratologischer Ansätze getestet und dabei 
durchaus wertvolle Einsichten gewonnen habe, sei eine gewisse Einseitigkeit der 
Ausrichtung festzustellen. Eine entsprechende Kurskorrektur ist darum das Ziel 



DIEGESIS 14.2 (2025) 

- 134 - 

von Grethleins Studie, welche, wie im Vorwort ausgewiesen wird, auf drei ur-
sprünglich separat erschienenen Aufsätzen aufbaut, deren gemeinsame Thema-
tik dem Autor erst im Nachhinein bewusst geworden sei: „[A]ll three papers 
were motivated by a deeper discomfort with how modern narrative theory, es-
pecially structuralist narratology, has made us view ancient narrative“ (S. vii). 
Das Buch stellt somit im Kern eine Zusammenfügung dieser drei Einzelunter-
suchungen dar (Kap. 3 < Grethlein 2021; Kap. 4 < Grethlein 2015; Kap. 5 < 
Grethlein 2018); um die Einleitung sowie zwei zusätzliche Kapitel erweitert, ver-
spricht sie, nach Antworten auf das im Vorwort zum Ausdruck gebrachte Un-
behagen zu suchen:  

Each of the following chapters takes a central concept of modern narrative theory 
and investigates how ancient texts relate to it. However, instead of striving to 
prove the existence or prefiguration of these concepts in antiquity and thereby to 
prove ancient literature to be modern avant la lettre, I will zero in on the fault lines, 
where the ancient sense of narrative does not map onto our categories. (S. 13) 

Der im Titel versprochene Dialog zielt also eigentlich eher auf eine Proble-
matisierung ab – sprich, es stellt sich die Frage, ob ein Dialog zwischen antiken 
Erzählformen bzw. antiker Literaturkritik und moderner Narratologie über-
haupt möglich oder sinnvoll sei. Grethleins Antworten tendieren – dies sei vor-
weggenommen – manchmal zu einem abwägenden ,ja, aber‘, manchmal auch zu 
einem klaren ,nein‘. Die dabei vertretenen Thesen sind, wie ich im Folgenden 
zeigen möchte, stets gedankenanregend, oft plausibel, in einigen Fällen jedoch 
auch nur bedingt überzeugend. 

Fiktionalität light 

Der Mensch ist ein „storytelling animal“ (Gottschall 2013), und dass Kinder 
schon ab ca. drei Jahren Rollenspiele für sich entdecken und diese mit zuneh-
mendem Alter zu Handlungsketten von oft verblüffender Komplexität auszu-
bauen imstande sind, dürfte universeller Natur und somit archetypisch sein 
(Opie / Opie 1969). So gesehen, erscheint die Annahme, dass die Griechen den 
Fiktionalitätsgedanken im Laufe der Zeit irgendwann erst ,entwickelt‘ oder gar 
,entdeckt‘ haben könnten, recht eigentlich absurd, doch geistert sie trotzdem – 
basierend auf einem zu seiner Zeit wegweisenden Aufsatz von Wolfgang Rösler 
(Rösler 1980) – auch heute noch in den Köpfen herum. Grethlein lehnt die An-
nahme einer solchen Entwicklung bzw. Entdeckung der Fiktionalität völlig zu 
Recht ab – vielmehr ist das Konzept bereits bei Homer erkennbar, etwa in Odys-
seus’ sog. ,kretischen Lügen‘ und Athenes amüsierter Reaktion darauf (Odyssee 
13, 291–295), und eine Konvergenz von Fiktion und Wahrheit findet sich in 
zahlreichen literarischen Gattungen wie der Komödie, Platons Dialogen und der 
Bukolik. Allerdings spiele der Fiktionalitätsdiskurs – so Grethleins Kernthese in 
Kapitel 2 („Word and World: Fiction(ality)“, S. 20–51) – in der Literatur und 
Literaturkritik der griechischen Antike nur eine vergleichsweise untergeordnete 
Rolle; vielmehr stünden das immersive Potential von Literatur (vgl. z.B. Platons 



DIEGESIS 14.2 (2025) 

- 135 - 

Ion) sowie das moralische Sendungsbewusstsein antiker Dichter (vgl. z.B. die 
Fragmente des Xenophanes) im Zentrum. 

Fragen nach Dichtung versus Wahrheit haben also, vereinfacht ausgedrückt, 
die antike Literaturkritik nicht besonders interessiert. Dies gilt etwa auch für 
Aristoteles, dessen Fiktionalitätsdiskurs in Buch 9 der Poetik als untergeordnet 
im Vergleich zur Bedeutung des Handlungsdiskurses anzusehen ist: Wenn Aris-
toteles sagt, Dichtung kümmere sich nicht darum, was geschehen sei, sondern 
was geschehen (sein) könnte, stellt er seine Unterscheidung in den Dienst der 
Einheit und Kohärenz der Handlung. Einige Jahrhunderte nach Aristoteles je-
doch, in der Kaiserzeit, kommen ein erhöhtes Interesse an Fiktionalität und ent-
sprechende Diskurse auf – Grethlein nennt die Homerkritik eines Dion von 
Prusa oder eines Philostrat sowie Lukians Wahre Geschichten. Während Dion, Phi-
lostrat und andere Homer als Lügner zu enttarnen und dessen vorgeblich ver-
fälschte Darstellung des Trojanischen Krieges zu korrigieren suchen, erhebt Lu-
kian die Lüge nachgerade zum poetologischen Programm seiner phantastischen 
Erzählung, welche wahlweise als satirische Literaturkritik, als Proto-Science-Fic-
tion oder als Vorläufer der in der Frühen Neuzeit populär werdenden Lügenli-
teratur klassifiziert worden ist. Allerdings sind Grethleins Ausführungen an die-
sem Punkt zu pauschal bzw. verengen den Blick zu sehr auf seine These der für 
die gesamte Antike postulierten ,Fiktionalität light‘ (meine Wortwahl). Man ver-
misst eine eingehendere Diskussion des Ironiegehalts der genannten und ähnli-
cher ,Lügenwerke‘, und auch der Bedeutungsrahmen des in solchen Zusammen-
hängen zentralen Begriffes des ψεῦδος (pseûdos) wäre auszuloten – eines 
Begriffes, der üblicherweise mit „Lüge“ übersetzt wird, der aber in literaturthe-
oretischen Kontexten ein breiteres Bedeutungsspektrum abdeckt und unserem 
Konzept der Fiktion(alität) nahekommt. Ferner fehlt m.E. auch ein Hinweis auf 
andere Werke der Homerepanorthose, die die homerischen Epen dezidiert un-
ironisch korrigieren, nämlich die Kriegstagebücher des Diktys und des Dares: Die 
Autoren dieser beiden auf Lateinisch erhaltenen, aber im Falle des Diktys erwie-
senermaßen, im Falle des Dares möglicherweise auf griechische Vorlagen zu-
rückgehenden Werke geben sich als Augenzeugen des Trojanischen Krieges aus 
und rücken ihre Darstellung somit in die Nähe der Historiographie; gleichzeitig 
stellen sie aber eindeutig erkennbare Fiktionalitätssignale auf, welche die vorgeb-
lichen Tatsachenberichte wiederum in die Gegenrichtung, nämlich in die Tradi-
tion der Lügenliteratur, lenken. Diktys und Dares sind somit prominente Bei-
spiele für implizite Fiktionalitätsdiskurse, welche für ein holistisches Verständnis 
der Fiktionalitätsfrage in der Antike m.E. unbedingt zu berücksichtigen wären. 

Im Zusammenhang mit der Literatur der Kaiserzeit kommt Grethlein sodann 
auch auf die Gattung des griechischen Liebesromans zu sprechen. Der Roman 
– nach unserer Auffassung die fiktionale Literaturgattung schlechthin – entsteht 
in der Antike erst spät; folgt man der Hypothese von Stefan Tilg, hat Chariton 
von Aphrodisias die Gattung in der ersten Hälfte des 1. Jahrhunderts. n.Chr. 
erfunden (Tilg 2010). Bekanntermaßen hat die antike Literaturkritik sich aber 
wenig mit der Gattung des Romans auseinandergesetzt, ja es scheint nicht einmal 
einen spezifischen Gattungsbegriff gegeben zu haben. Diesen Umstand deutet 



DIEGESIS 14.2 (2025) 

- 136 - 

Grethlein wiederum als Bestätigung seiner Hauptthese: „[T]he unconcern of an-
cient criticism with the novel illustrates the marginal role of fictionality in antiq-
uity“ (S. 32). Neckischerweise erweist sich die Argumentation an diesem Punkt 
jedoch als widersprüchlich: Denn einerseits hat Grethlein in der Einleitung den 
Umstand problematisiert, dass die formalistische Narratologie modernen Zu-
schnitts anhand der Romanliteratur des 19. und 20. Jahrhunderts. konzeptuali-
siert worden ist, weshalb ihre anachronistische Anwendung auf antike (bzw. all-
gemeiner: vormoderne) Texte zumindest zu Teilen kritikwürdig sei. Andererseits 
jedoch stützt er nun seine Auffassung, dass in der Antike der Fiktionalitätsge-
danke wenig dominant gewesen sei, u.a. mit einem Verweis darauf, dass sich die 
antike Literaturkritik nicht für ebenjene Gattung, den Roman, interessiert habe. 

Stimmengewirr 

Die strikte Trennung zwischen Autor und Erzähler gilt in der heutigen Litera-
turtheorie zu Recht als Axiom; selbst bei Gattungen wie z.B. der Autobiogra-
phie, wo die beiden Instanzen scheinbar deckungsgleich sind, ist es sinnvoll, eine 
Differenzierung aufrechtzuerhalten. Der Antike jedoch scheint diese Unter-
scheidung gänzlich fremd gewesen zu sein – jedenfalls finden sich in den ein-
schlägigen Auseinandersetzungen etwa bei Aristoteles, Ps.-Longin und Plutarch 
oder aber auch in der umfangreich erhaltenen Scholienliteratur keine entspre-
chenden Hinweise. Um es genauer zu sagen: Was der Antike offensichtlich 
fehlte, war das Konzept des Erzählers. Für antike Leser scheint die Autorfigur 
immer auch als erzählende Instanz gegolten zu haben; somit gibt es keinen anti-
ken Terminus für ,Erzähler‘ (Nünlist 2009, S. 132–133), und dementsprechend 
üblich und verbreitet waren auch biographistische Lesarten literarischer Texte. 
Grethlein nennt zu Beginn des dritten Kapitels („Voice(s): Author / Narra-
tor / Character“, S. 52–80) eines der bekanntesten einschlägigen Beispiele, näm-
lich eine Bemerkung Augustins über den Roman Der goldene Esel von Apuleius, 
dessen homodiegetischer Erzähler Lucius in einen Esel verwandelt wird: Augus-
tin schreibt an einer Stelle in De civitate dei (18, 18) ausdrücklich, dass Apuleius – 
und nicht etwa Lucius! – in ein Grautier transformiert werde. Dass es sich dabei 
weder um Unachtsamkeit noch um eine metonymische façon de parler handele, 
sondern dass hier ein fundamentaler Unterschied zwischen moderner und anti-
ker bzw. vormoderner Anschauung vorliege, bildet den Nukleus von Grethleins 
These in diesem Kapitel:  

[T]he narrator is a category that narratologists found helpful, perhaps even indis-
pensable for the study of their material – mostly modern novels – and then pro-
claimed a universal entity of narrative, but […] the category may have been far 
less significant in premodern literatures. (S. 55) 

Zu diesem grundsätzlichen Unterschied kommt noch ein weiterer, nicht min-
der relevanter Aspekt hinzu, nämlich die antike Tendenz, auch in Äußerungen 
von Figuren die Stimme des Autors zu hören. Zur Illustration nutzt Grethlein 



DIEGESIS 14.2 (2025) 

- 137 - 

einen Vers aus Euripides’ Tragödie Hippolytos: „Die Zunge schwor, doch unver-
eidigt war das Herz“ (607). Dieser Ausspruch war in der Antike hochberühmt 
und wurde wiederholt zitiert – und dabei immer dem realen Autor Euripides in 
den Mund gelegt, und nicht etwa seinem Sprecher im Drama, der mythischen 
Figur des Hippolytos. Bei dieser Art der Autorzuschreibung handelt es sich nun 
aber nicht um einen Einzelfall, sondern um ein wiederkehrendes Phänomen, das 
sich u.a. auch – worauf bereits René Nünlist hingewiesen hat (Nünlist 2009, 
S. 132–133) – gehäuft in der Scholienliteratur antreffen lässt. Literaturkritiker 
bzw. Philosophen wie Aristarch, Plutarch und Porphyrios scheinen den Unter-
schied zwischen Autor und Figur aber durchaus gekannt und benannt zu haben, 
woraus Grethlein folgert, dass die häufig anzutreffende Vermischung der beiden 
Ebenen (ebenso wie das Fehlen der Erzählerinstanz) auf eine grundsätzlich an-
dersartige Logik der Beziehung zwischen den Ebenen zurückzuführen sei, und 
dass diese Logik wiederum mit dem im vorhergehenden Kapitel festgemachten 
moralischen Sendungsbewusstsein antiker Dichter zusammenhänge:  

The content of a moral message does not depend on whether it is put forward by 
the author or a character. Since it is the author from whom the reader expects 
instruction, it is unsurprising that ethical insights, even if characters voice them, 
are ascribed to the author. (S. 62) 

Zusätzlich zu der ethischen Komponente sieht Grethlein auch die mündliche 
bzw. performative Natur der antiken Dichtung als Ursache dafür an, dass man 
in der Antike die Stimme des Autors durch die Stimme seiner Figuren hörte: 

When somebody recites or reads out a text, they either slip into the role of the 
author or into the role of a character. […] In a culture which predominantly listens 
to texts, it is thus more natural to see two different modes of presentation than 
to distinguish between different ontological planes on which author and charac-
ters operate. (S. 69) 

Denkt man z.B. an eine Lesung, so kann man dieses Argument problemlos 
nachvollziehen: Eine Autorin liest aus ihrem neuesten Roman und moduliert 
dabei ihre Stimme, wenn sie ein Zitat einer ihrer Figuren liest; die Stimmenmo-
dulation ersetzt gewissermaßen die Anführungs- und Schlusszeichen. Doch er-
geben sich Fragen und Probleme, sobald man von diesem Spezialfall absieht: So 
ist bei der Performanz antiker Dichtung wohl eher z.B. an rituell verankerten 
Chorgesang, an musikalisch untermalte Rezitationen oder an Theateraufführun-
gen zu denken. Bei letzteren aber tritt mit den Schauspielern vielmehr eine zu-
sätzliche Instanz zwischen Autor und Figur(en), als dass die Grenze zwischen 
den beiden Ebenen abgebaut würde. Mag diese Grenze im Falle von Zitaten 
durchaus fließend bzw. schwach ausgeprägt gewesen sein, so wäre also dieselbe 
Annahme für den Bereich der Performanz einer erneuten Prüfung zu unterzie-
hen. 

Aus demselben Grund bedarf auch Grethleins nächste Konklusion einer kri-
tischen Anmerkung, nämlich seine Annahme, dass die (angebliche) Verwischung 
der Grenze zwischen Autor und Figur(en) keine Metalepse darstelle, da ja eben 
diese Grenze gar nicht (oder nur in schwacher Form) existiert habe. Das Stu-
dium der Metalepse – also der Überschreitung von üblicherweise strikt getrenn-



DIEGESIS 14.2 (2025) 

- 138 - 

ten Erzählebenen – hat in den letzten zehn Jahren einen Boom in der Klassi-
schen Philologie erlebt (Matzner / Trimble 2020), und Grethlein hat gewiss 
Recht, wenn er zur Vorsicht mahnt: Was aus heutiger Sicht metaleptisch erschei-
nen mag, muss für antike Verhältnisse nicht ebenso gewesen sein. Doch wäre 
wohl zu fragen, ob man hier nicht eher von unterschiedlichen metaleptischen 
Stärkegraden oder dergleichen sprechen sollte, anstatt das Eindringen der Autor-
instanz in die Figurenebene direkt als unmetaleptisch zu klassifizieren. Die An-
nahme metaleptischer Wirkungen tut auch Grethleins daraufhin formulierter 
Hypothese, die sich auf kognitionswissenschaftliche Erkenntnisse stützt, keinen 
Abbruch: Das experimentell nachgewiesene Phänomen, dass bei der Rezeption 
handlungsfokussierter Erzählungen dieselben sensomotorischen und emotiona-
len Reaktionen hervorgerufen werden wie beim tatsächlichen Erleben oder Aus-
führen analoger Handlungen, verknüpft Grethlein mit der Idee des Ineinander-
greifens von Autor und Figur(en): „[I]n order to place the narrated scene and 
action before an audience’s eyes, a poet has to transport themselves to the scene 
in their imagination and to enact whatever the characters are doing“ (S. 71). 
Nach meinem Dafürhalten liegt hier jedoch ein non sequitur vor – das eine hat 
mit dem anderen schlichtweg nichts zu tun. Wenn Immersion in eine Erzählung 
nur unter der Voraussetzung einer Verschmelzung von Autor-Erzähler und Fi-
gur(en) zustandekommen könnte, gäbe es das beschriebene Phänomen in der 
modernen Literatur nicht. 

Bloß keinen neuen Heiligen Gral! 

Schließt Kapitel 3 mit der Applikation kognitionswissenschaftlicher Erkennt-
nisse auf spezifisch antike Erzählphänomene, so beginnt das nun folgende Ka-
pitel („Minds“, S. 81–114) mit einem kritischen Blick auf eine andere kogniti-
onswissenschaftliche Kategorie, nämlich die sog. Theory of Mind (ToM) – ein 
psychologisches Konzept, mit dem die Fähigkeit des Menschen bezeichnet wird, 
mentale (d.h. emotionale oder kognitive) Zustände anderer zu erfassen bzw. ein-
zuschätzen (mind reading) und darauf basierend fremdes oder eigenes Handeln 
abschätzen oder erklären zu können. Grethlein wendet sich hier im Grundsätz-
lichen gegen die Modeerscheinung, literaturwissenschaftliche Fragestellungen 
einseitig mit kognitionswissenschaftlichen Methoden anzugehen (daher der Un-
tertitel der ersten Sektion: „Cognitivism: The New Holy Grail?“, S. 81) – im Be-
sonderen aber gegen Alan Palmer, der die fiktive mentale Funktionstüchtigkeit 
literarischer Figuren als Fundament für das Verständnis von Erzählung betrach-
tet („characters’ fictional mental functioning […] is the fundamental and princi-
pal way by which we understand narrative“, Palmer 2010, S. 17). Und auch hier 
kehren drei Leitmotive aus den früheren Kapiteln wieder, nämlich die Kritik an 
der Verallgemeinerung von Theorien und Methoden, die anhand von Romanli-
teratur des 19. und 20. Jahrhunderts entwickelt worden sind; ferner das Primat 
von Handlung gegenüber Figuren in der antiken Literatur und Literaturkritik 



DIEGESIS 14.2 (2025) 

- 139 - 

(vgl. z.B. Aristoteles); und schließlich die bereits mehrfach konstatierte morali-
sche Komponente der antiken Literatur. 

Vor diesem Hintergrund stellt Grethlein sodann die Kernthese des Kapitels 
auf: Figuren in antiken Erzählungen seien nicht durch ihre psychologische Tiefe, 
durch ihre menschliche Individualität und Persönlichkeit geprägt, sondern viel-
mehr durch ihr nach moralischen Kriterien beurteiltes Handeln – und für den 
Fortgang und die Motivation von erzählter Handlung seien dementsprechend 
nicht die Psyche der Figuren, sondern die temporale Dimension der Handlung 
und damit verbundene Aspekte wie Spannung, Neugier und Überraschung maß-
gebend. Demonstriert wird all dies hauptsächlich anhand ausgewählter Passagen 
aus Heliodors Liebesroman Aethiopica: Charikleia, die Protagonistin des Romans, 
mache im Laufe der Handlung keine Entwicklung durch, und die ihr zugeschrie-
benen Tugenden wie Keuschheit und Willenskraft seien nicht aus ihrer Psyche 
heraus zu erklären, sondern aus der Notwendigkeit moralisch korrekten Verhal-
tens. Infolgedessen würde der Text die Rezipienten auch nicht dazu einladen, 
psychologische Tiefe in die Figuren hineinzulesen bzw. ihnen im Sinne der ToM 
ein komplexes individuelles Innenleben zuzuschreiben; in Grethleins Worten: 

Instead of being arrested by extensive accounts of their thoughts, hopes and de-
sires or instead of investing most of our energy in deducing these consciousness 
processes from sparse hints in the text, we are enticed by curiosity and suspense, 
trying to grasp the prehistory and to fathom how the action will arrive at the 
expected telos. (S. 105) 

Das Problem bei dieser Deutung besteht m.E. auch hier nicht darin, dass sie 
grundsätzlich verfehlt wäre, sondern dass sie zu einseitig wirkt und unnötig auf 
ein Entweder-Oder abzielt. Die Problematik lässt sich an einem anderen Bei-
spiel, das der Autor diskutiert, vielleicht besser illustrieren, nämlich anhand der 
Szene aus dem neunten Buch von Homers Ilias, als Odysseus, Phoinix und Aias 
sich zu Achilleus begeben, um diesen zum Wiedereintritt in den Krieg zu bewe-
gen. Bei der Ankunft vor seinem Zelt treffen sie den Krieger singend und musi-
zierend an (Ilias 9, 185–191). Ruth Scodel deutet die Szene sub specie ToM dahin-
gehend, dass die drei Gesandten im Moment ihres Eintreffens erraten müssten, 
was Achilleus denke und fühle (Scodel 2014, S. 65–66). Grethlein jedoch lehnt 
diese Deutung ab, da eine entsprechende Diskussion in den Homerscholien 
nicht stattfinde und somit die Frage aus Sicht der antiken Literaturkritik nicht 
relevant sei. Stattdessen reflektierten die Scholiasten über Achilleus’ Gesang: 

Their strongest concern is the question why Achilles the hero is singing. […] 
There is no evidence in either scholia or other ancient texts for the framework of 
Scodel’s reading, a reading of the scene through the lens of the ambassadors. […] 
[T]he ancient commentators concentrated on Achilles’ character. (S. 109) 

Doch woher wissen wir, durch wen die Frage nach Achilleus’ musikalischer 
Tätigkeit fokalisiert ist? Wenn die hellenistischen Gelehrten, auf deren Kom-
mentaren die Scholien beruhen, darüber nachgedacht haben, warum Achilleus 
singt, dann haben sie doch ganz klar auch dessen Gedanken zu lesen versucht – 
und sie tun dies wenn nicht explizit, so doch möglicherweise implizit aus der 
Sicht der Gesandten, durch deren Augen die Szene fokalisiert ist und in deren 
Lage man sich im Moment des Lesens fast zwangsläufig versetzt. 



DIEGESIS 14.2 (2025) 

- 140 - 

Heiraten nur des Plots wegen 

Das zweitletzte Kapitel schließt sich thematisch eng an die vorherige Diskussion 
an. Stand dort die zeitliche Dimension des Erzählens im Zentrum, so liegt nun 
der Fokus auf der narrativen Logik von Erzählungen („Motivation“, S. 115–
147). Als Illustrationsbeispiel dient ein vieldiskutiertes Problem aus der zweiten 
Hälfte der Odyssee: Penelope hat in Buch 17 eine Prophezeiung erhalten, dass 
Odysseus bereits zurückgekehrt sei, und ist darum optimistisch. Dennoch tritt 
sie in Buch 18 vor den Freiern auf und kündigt an, einen von ihnen heiraten zu 
wollen, und initiiert in Buch 19 die Bogenprobe, mittels welcher der passende 
Gatte erkoren werden soll, mit der aber schließlich die Freier in die Todesfalle 
gelockt werden. Die Frage, weshalb Penelope ausgerechnet in dem Moment, 
nachdem sie Hoffnung geschöpft hat, dass ihr Mann endlich zurückgekehrt sei, 
einen der verhassten Freier heiraten will, hat Generationen von Philologen um-
getrieben. Nebst analytischen und feministischen Deutungsversuchen haben in 
der Vergangenheit v.a. psychologisierende Interpretationen dominiert: Penelope 
habe Odysseus bereits erkannt, doch sei die Erkenntnis nicht in ihr Bewusstsein 
gedrungen; die unbewusste Wiedererkennung veranlasse sie jedoch, die List der 
Bogenprobe ins Werk zu setzen und ihre Heiratsabsicht – ebenso unbewusst – 
nur vorzutäuschen. Grethlein zeigt sich gegenüber diesen und anderen, ähnlich 
überkomplexen Deutungen zu Recht skeptisch. Zur Lösung des Problems ver-
weist er auf den Umstand, dass die Frage nach der Motivation für Penelopes 
Handeln in der antiken Literaturkritik kein Thema gewesen zu sein scheint. Da-
mit ließe sich die im vorhergehenden Kapitel aufgeworfene These von der 
Nicht-Applizierbarkeit der ToM auf antike Figuren aufgreifen – und tatsächlich 
zielt der Autor im ersten Moment in diese Richtung, wenn er schreibt: „Pene-
lope’s appearance before the suitors and the bow test are psychologically unmo-
tivated but necessary for the plot“ (S. 123). Doch es bleibt nicht dabei: Mit Rück-
griff auf Clemens Lugowskis ursprünglich anhand des Studiums mittelalterlicher 
Erzählliteratur entwickelten Konzepts der sog. ,Motivation von hinten‘ 
(Lugowski 1976) zeigt Grethlein überzeugend, dass es sich hierbei nicht um eine 
narrative Verlegenheitslösung o.ä. handelt, sondern um eine Erzähltechnik, die 
charakteristisch für die Vormoderne ist:  

What fully justifies the scene is its crucial role for the further development of the 
plot. Penelope’s announcement of the imminent wedding leads to the bow con-
test, which affords Odysseus the opportunity to start his revenge. It is therefore 
a crucial step in the Odyssey’s teleology. The function of the scene in the trajectory 
of the plot is more important than its psychological plausibility. (S: 129) 

Das Prinzip der Motivation von hinten funktioniert jedoch nicht immer, wie 
das Beispiel der berühmten Teppichszene in Aischylos’ Tragödie Agamemnon 
zeigt: Warum schreitet Agamemnon plötzlich doch über den roten Teppich, 
nachdem er dies eben noch abgelehnt hat? Auch hier ist keine psychologische 
Motivation erkennbar. Allerdings ist diese Szene für den weiteren Handlungs-
verlauf unnötig, da Klytaimnestra ihren heimgekehrten Gatten so oder so um-



DIEGESIS 14.2 (2025) 

- 141 - 

bringen kann; hier ist es also vielmehr die Symbolkraft der Szene, welche Aga-
memnon in ein noch negativeres Licht rückt und somit seine Ermordung wenn 
nicht rechtfertigt, so doch stärker plausibilisiert: „Aeschylus is not interested in 
what makes Agamemnon change his mind, what his thoughts or feelings are 
before and when he actually steps on the carpet, other than the explicitly men-
tioned awareness that it is transgressive“ (S. 139). Allerdings möchte ich auch an 
diesem Punkt wieder ergänzend einhaken: Was psychologisch unmotiviert er-
scheint, ist nur Agamemnons Sinneswandel – gleichzeitig wird jedoch die psy-
chologische Motivation für Klytaimnestras klandestines Ansinnen verstärkt, in-
sofern als sie eine Bestätigung dafür bekommt, dass ihr Mann der Hybris 
verfallen ist. Im Übrigen ist auch hier keineswegs gesagt, dass die psychologische 
Leerstelle von antiken Rezipienten nicht ebenso gefühlt und gefüllt wurde wie 
von den heutigen Interpreten, welche, wie Grethlein ausführlich referiert, ganz 
unterschiedliche Deutungsansätze vorgebracht haben. Vielleicht könnte man in 
Analogie zu der für die Antike typischen ,Fiktionalität light‘ eher von ,Psycholo-
gie light‘ sprechen: Die antike Literatur war an psychologischer Handlungsmo-
tivation nicht prinzipiell uninteressiert – sie hat sie einfach nicht in den Vorder-
grund gestellt, sondern hat andere Arten der Handlungsmotivation bevorzugt 
und die psychologische Deutung den Rezipienten überlassen. 

Einmal Postmoderne und zurück 

Das letzte Kapitel („Ancient Texts and Postmodern Challenges“, S. 148–168), 
auf das ich hier nur noch kursorisch eingehen will, ist eine Art Coda, mit der 
Grethlein in die Postmoderne springt, um in einem ersten Schritt Konvergenzen 
zwischen antiker und postmoderner Literatur aufzuzeigen, jedoch nur um sel-
bige – ganz in postmoderner Manier – gleich wieder zu dekonstruieren. Auf den 
ersten Blick stechen tatsächlich einige Ähnlichkeiten ins Auge: So verwischen 
sowohl antike wie auch postmoderne Erzählungen die Unterscheidung zwischen 
Fiktion und Wahrheit sowie die Grenzen zwischen den Erzählebenen, und beide 
verzichten zuweilen auf die psychologische Motivierung ihrer Figuren. Damit 
zeigt Grethlein, dass ein Dialog zwischen vormodernen und postmodernen Er-
zählformen im Grunde genommen mindestens ebenso potentiell ertragreich sein 
kann wie die etablierte Applikation moderner Narratologie auf das Studium an-
tiker Texte. Allerdings weisen, so Grethlein, Vormoderne und Postmoderne 
auch unüberwindbare Unterschiede auf, etwa was die moralische Dimension 
von Literatur oder die Rolle der Metalepse anbelangt. Somit kann der angedachte 
Dialog letztlich doch nur Gedankenexperiment bleiben. 

Bleibt die Frage nach der übergreifenden Einschätzung der hier rezensierten 
Studie. Ich muss gestehen, dass mir eine summarische Beurteilung schwerfällt – 
dass also, mit anderen Worten, das Urteil gespalten ausfallen muss. Einige von 
Grethleins Analysen und Schlussfolgerungen dürften in der Tat von weitreichen-
der Bedeutung für ein geschärftes Verständnis spezifisch antiker Erzählmuster 



DIEGESIS 14.2 (2025) 

- 142 - 

sein und Stoff für weiterführende Reflexion und Forschung bieten – so etwa die 
Beobachtungen zur fehlenden Erzählerinstanz, zum fließenden Übergang zwi-
schen Autorebene und Figurenebene oder zum narrativen Prinzip der Motiva-
tion von hinten. Anderes dagegen, wie etwa die angenommene Abwesenheit ge-
wisser metaleptischer Wirkungen oder die Skepsis gegenüber der ToM, scheint 
mir in der vertretenen Einseitigkeit problematisch; wiederum anderes, wie etwa 
die These der untergeordneten Rolle des Fiktionalitätsgedankens, ist m.E. zu 
stark synoptisch verengt. Ähnliches gilt, mutatis mutandis, auch für den Blick auf 
die Scholienliteratur: So wichtig der Miteinbezug dieser oft vergessenen oder 
vernachlässigten Quellen vormoderner Literaturwissenschaft ist, so wichtig ist 
auch ein äußerst nuancierter Umgang damit: Nicht selten werden Informationen 
aus den Scholien zur Bestätigung bereits getroffener Annahmen herangezogen, 
während die Abwesenheit bestimmter Diskurse als Beleg für deren generelle 
Nicht-Existenz oder fehlende Wichtigkeit gewertet wird. Wenn Grethlein im 
Schlusssatz zu einer erhöhten Sensibilität gegenüber den Eigenheiten antiker Er-
zählformen und antiker Literaturkritik aufruft („it is now time for us to become 
more sensitive to the distinctiveness of ancient narrative and criticism“, S. 168), 
so ist leider abschließend zu konstatieren, dass es dem Autor nicht überall ge-
lungen ist, ebendiese Sensibilität aufzubringen. 

Literaturverzeichnis 

Gottschall, Jonathan (2013): The Storytelling Animal. How Stories Make Us Human. Boston / New 
York, NY. 

Grethlein, Jonas (2015): „Is Narrative ,The Description of Fictional Mental Functioning‘? Heli-
odorus Against Palmer, Zunshine & Co.“ In: Style 49 (H. 3), S. 259–283. 

Grethlein, Jonas (2018): „Homeric Motivation and Modern Narratology. The Case of Pene-
lope.“ In: The Cambridge Classical Journal 64, S. 70–90. 

Grethlein, Jonas (2021): „Author and Characters. Ancient, Narratological, and Cognitive Views 
on a Tricky Relationship.“ In: Classical Philology 116 (H. 2), S. 208–230. 

Lugowski, Clemens (1976): Die Form der Individualität im Roman. Studien zur inneren Struktur der 
frühen deutschen Prosaerzählung. Frankfurt a.M. 

Matzner, Sebastian / Trimble, Gail (Hg.) (2020): Metalepsis. Ancient Texts, New Perspectives. Oxford. 
Nünlist, René (2009): The Ancient Critic at Work. Terms and Concepts of Literary Criticism in Greek 

Scholia. Cambridge. 
Opie, Iona / Opie, Peter (1969): Children’s Games in Street and Playground. Oxford. 
Palmer, Alan (2010): Social Minds in the Novel. Columbus, OH. 
Rösler, Wolfgang (1980): „Die Entdeckung der Fiktionalität in der Antike.“ In: Poetica 12 (H. 3–

4), S. 283–319. 
Scodel, Ruth (2014): „Narrative Focus and Elusive Thought in Homer.“ In: Douglas 

Cairns / Ruth Scodel (Hg.), Defining Greek Narrative. Edinburgh, S. 55–74. 
Tilg, Stefan (2010): Chariton of Aphrodisias and the Invention of the Greek Love Novel. Oxford. 

Prof. Dr. Silvio Bär 
Universitet i Oslo – Institutt for filosofi, ide- og kunsthistorie og klassiske 
språk 
Georg Morgenstiernes hus, Blindernveien 31, NO-0313 Oslo 
E-Mail: silvio.baer@ifikk.uio.no 

mailto:silvio.baer@ifikk.uio.no


DIEGESIS 14.2 (2025) 

- 143 - 

URL: https://www.hf.uio.no/ifikk/english/people/aca/classics/tenured/sil-
viofb 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 
4.0 International License. 

Sie können den Text in folgender Weise zitieren: 
Bär, Silvio: „Ein Dialog mit Fallstricken. Jonas Grethlein vermutet, dass mo-
derne Narratologie zur Analyse antiker Erzählformen vielleicht doch weniger 
taugt als angenommen. [Rezension zu: Jonas Grethlein: Ancient Greek Texts and 
Modern Narrative Theory. Towards a Critical Dialogue. Cambridge 2023]“. In: DIE-
GESIS. Interdisziplinäres E-Journal für Erzählforschung / Interdisciplinary E-Journal for 
Narrative Research 14.2 (2025). 133–143. 
DOI: 10.25926/akhn-9057 
URN: urn:nbn:de:hbz:468-20260127-122655-0 
URL: https://www.diegesis.uni-wuppertal.de/index.php/diegesis/article/download/574/771  

https://www.hf.uio.no/ifikk/english/people/aca/classics/tenured/silviofb/
https://www.hf.uio.no/ifikk/english/people/aca/classics/tenured/silviofb/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.25926/akhn-9057
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-20260127-122655-0
https://www.diegesis.uni-wuppertal.de/index.php/diegesis/article/download/574/771

	Ein Dialog mit Fallstricken
	Jonas Grethlein vermutet, dass moderne Narratologie zur Analyse antiker Erzählformen vielleicht doch weniger taugt als angenommen

	Eine Kurskorrektur zur Einleitung
	Fiktionalität light
	Stimmengewirr
	Bloß keinen neuen Heiligen Gral!
	Heiraten nur des Plots wegen
	Einmal Postmoderne und zurück
	Literaturverzeichnis

