Silvio Bar

Ein Dialog mit Fallstricken

Jonas Grethlein vermutet, dass moderne Narratologie zur
Analyse antiker Erzdhlformen vielleicht doch weniger taugt
als angenommen

Jonas Grethlein: Ancient Greek Texts and Modern Narrative Theory. Towards a Critical
Dialogne. Cambridge: CUP 2023, viii + 199 S. GBP 22.99. ISBN 9781009339599

Eine Kurskorrektur zur Einleitung

Die Zeiten sind vorbei, in denen klassische Philologen ihren methodisch-theo-
retischen Reflexionen ein Lamento iiber die (vorgebliche) Theorieblindheit der
eigenen Zunft voranzustellen pflegten, um sich und ihrem Tun eine Pionierrolle
zuzuschreiben, denn heute wissen alle, dass ,Quelle‘ ein Unwort ist, fur das man
Haue kriegt, dass man von einem ,homodiegetischen Erzahler® sprechen muss
und nicht ,Ich-Erzahler sagen darf, und dass man den Texten von Ovid, Theo-
krit und Plutarch mit feministischen, 6kokritischen und kognitionswissenschaft-
lichen Ansitzen tatsichlich neue Erkenntnisse abgewinnen kann. Jonas Greth-
lein — Professor fur Grazistik und Verfasser zahlreicher Aufsitze und Biicher
zur antiken Literatur und Kultur sowie deren Rezeption — belebt diese ver-
brauchte Form der captatio benevolentiae neu, indem er die Selbstverstindlichkeit,
mit der die Klassische Philologie seit langem moderne Narratologie zur Analyse
und Interpretation antiker Texte heranzieht, in seiner Einleitung (,,Narratology
and Classics®, S. 1-19) in Frage stellt: Zum einen sei die narratologische Me-
thode, zumal wenn sie formalistisch bzw. (wie der Autor es wiederholt aus-
driickt) ,strukturalistisch® unterwegs sei, zwar auch fiir konservative Philologen
anschlussfahig — was konservative Philologen ausmacht, wird dabei nicht prazi-
siert —, laufe aber Gefahr, tiber die reine Beschreibung von Einzelphinomenen
zu keinen vertieften Erkenntnissen zu fithren. Zum anderen krankten narrato-
logische Theorien und Methoden daran, dass sie anhand der Romanliteratur des
19. und frihen 20. Jahrhunderts. entwickelt worden seien, weshalb ihre Appli-
kation auf vormoderne Texte potentiell anachronistisch sei.

Nachdem die Klassische Philologie in den vergangenen Jahrzehnten die Mog-
lichkeiten und Grenzen moderner narratologischer Ansitze getestet und dabei
durchaus wertvolle Einsichten gewonnen habe, sei eine gewisse Einseitigkeit der
Ausrichtung festzustellen. Eine entsprechende Kurskorrektur ist darum das Ziel

-133 -



DIEGESIS 14.2 (2025)

von Grethleins Studie, welche, wie im Vorwort ausgewiesen wird, auf drei ur-
springlich separat erschienenen Aufsitzen aufbaut, deren gemeinsame Thema-
tik dem Autor erst im Nachhinein bewusst geworden sei: ,,[A]ll three papers
were motivated by a deeper discomfort with how modern narrative theory, es-
pecially structuralist narratology, has made us view ancient narrative® (S. vii).
Das Buch stellt somit im Kern eine Zusammenfiigung dieser drei Einzelunter-
suchungen dar (Kap. 3 < Grethlein 2021; Kap. 4 < Grethlein 2015; Kap. 5 <
Grethlein 2018); um die Einleitung sowie zwei zusitzliche Kapitel erweitert, ver-
spricht sie, nach Antworten auf das im Vorwort zum Ausdruck gebrachte Un-
behagen zu suchen:

Each of the following chapters takes a central concept of modern narrative theory

and investigates how ancient texts relate to it. However, instead of striving to

prove the existence or prefiguration of these concepts in antiquity and thereby to

prove ancient literature to be modern avant la lettre, 1 will zero in on the fault lines,

where the ancient sense of narrative does not map onto our categories. (S. 13)

Der im Titel versprochene Dialog zielt also eigentlich eher auf eine Proble-
matisierung ab — sprich, es stellt sich die Frage, ob ein Dialog zwischen antiken
Erzihlformen bzw. antiker Literaturkritik und moderner Narratologie tber-
haupt moglich oder sinnvoll sei. Grethleins Antworten tendieren — dies sei vor-
weggenommen — manchmal zu einem abwigenden ,ja, aber?, manchmal auch zu
einem klaren ,nein‘. Die dabei vertretenen Thesen sind, wie ich im Folgenden
zeigen mochte, stets gedankenanregend, oft plausibel, in einigen Fallen jedoch
auch nur bedingt tiberzeugend.

Fiktionalitit light

Der Mensch ist ein ,,storytelling animal® (Gottschall 2013), und dass Kinder
schon ab ca. drei Jahren Rollenspiele fiir sich entdecken und diese mit zuneh-
mendem Alter zu Handlungsketten von oft verbluffender Komplexitit auszu-
bauen imstande sind, diirfte universeller Natur und somit archetypisch sein
(Opie / Opie 1969). So gesehen, erscheint die Annahme, dass die Griechen den
Fiktionalititsgedanken im Laufe der Zeit irgendwann erst ,entwickelt® oder gar
,entdeckt® haben konnten, recht eigentlich absurd, doch geistert sie trotzdem —
basierend auf einem zu seiner Zeit wegweisenden Aufsatz von Wolfgang Rosler
(Résler 1980) — auch heute noch in den Kopfen herum. Grethlein lehnt die An-
nahme einer solchen Entwicklung bzw. Entdeckung der Fiktionalitit vollig zu
Recht ab — vielmehr ist das Konzept bereits bei Homer erkennbar, etwa in Odys-
seus’ sog. ,kretischen Liigen® und Athenes amisierter Reaktion darauf (Odyssee
13, 291-295), und eine Konvergenz von Fiktion und Wahrheit findet sich in
zahlreichen literarischen Gattungen wie der Komadie, Platons Dialogen und der
Bukolik. Allerdings spiele der Fiktionalititsdiskurs — so Grethleins Kernthese in
Kapitel 2 (,,Word and World: Fiction(ality)®, S. 20-51) — in der Literatur und
Literaturkritik der griechischen Antike nur eine vergleichsweise untergeordnete
Rolle; vielmehr stiinden das immersive Potential von Literatur (vgl. z.B. Platons

134 -



DIEGESIS 14.2 (2025)

Ion) sowie das moralische Sendungsbewusstsein antiker Dichter (vgl. z.B. die
Fragmente des Xenophanes) im Zentrum.

Fragen nach Dichtung versus Wahrheit haben also, vereinfacht ausgedriickt,
die antike Literaturkritik nicht besonders interessiert. Dies gilt etwa auch fir
Aristoteles, dessen Fiktionalititsdiskurs in Buch 9 der Poefik als untergeordnet
im Vergleich zur Bedeutung des Handlungsdiskurses anzusehen ist: Wenn Aris-
toteles sagt, Dichtung kiimmere sich nicht darum, was geschehen sei, sondern
was geschehen (sein) konnte, stellt er seine Unterscheidung in den Dienst der
Einheit und Kohirenz der Handlung. Einige Jahrhunderte nach Aristoteles je-
doch, in der Kaiserzeit, kommen ein erhohtes Interesse an Fiktionalitit und ent-
sprechende Diskurse auf — Grethlein nennt die Homerkritik eines Dion von
Prusa oder eines Philostrat sowie Lukians Wahre Geschichten. Wihrend Dion, Phi-
lostrat und andere Homer als Liigner zu enttarnen und dessen vorgeblich ver-
falschte Darstellung des Trojanischen Krieges zu korrigieren suchen, erhebt Lu-
kian die Liige nachgerade zum poetologischen Programm seiner phantastischen
Erzahlung, welche wahlweise als satirische Literaturkritik, als Proto-Science-Fic-
tion oder als Vorlaufer der in der Frithen Neuzeit populir werdenden Liigenli-
teratur klassifiziert worden ist. Allerdings sind Grethleins Ausfiihrungen an die-
sem Punkt zu pauschal bzw. verengen den Blick zu sehr auf seine These der fir
die gesamte Antike postulierten ,Fiktionalitit light® (meine Wortwahl). Man ver-
misst eine eingehendere Diskussion des Ironiegehalts der genannten und dhnli-
cher ,Lugenwerke’, und auch der Bedeutungsrahmen des in solchen Zusammen-
hingen zentralen Begriffes des (eddoc (psesidos) wire auszuloten — eines
Begriffes, der Gblicherweise mit ,,Lige* tbersetzt wird, der aber in literaturthe-
oretischen Kontexten ein breiteres Bedeutungsspektrum abdeckt und unserem
Konzept der Fiktion(alitit) nahekommt. Ferner fehlt m.E. auch ein Hinweis auf
andere Werke der Homerepanorthose, die die homerischen Epen dezidiert -
zronisch korrigieren, nimlich die Kriegstagebticher des Diktys und des Dares: Die
Autoren dieser beiden auf Lateinisch erhaltenen, aber im Falle des Diktys erwie-
senermallen, im Falle des Dares méglicherweise auf griechische Vorlagen zu-
riuckgehenden Werke geben sich als Augenzeugen des Trojanischen Krieges aus
und riicken ihre Darstellung somit in die Nahe der Historiographie; gleichzeitig
stellen sie aber eindeutig erkennbare Fiktionalititssignale auf, welche die vorgeb-
lichen Tatsachenberichte wiederum in die Gegenrichtung, nimlich in die Tradi-
tion der Lugenliteratur, lenken. Diktys und Dares sind somit prominente Bei-
spiele fur implizite Fiktionalititsdiskurse, welche fur ein holistisches Verstindnis
der Fiktionalititsfrage in der Antike m.E. unbedingt zu beriicksichtigen wiren.

Im Zusammenhang mit der Literatur der Kaiserzeit kommt Grethlein sodann
auch auf die Gattung des griechischen Liebesromans zu sprechen. Der Roman
— nach unserer Auffassung die fiktionale Literaturgattung schlechthin — entsteht
in der Antike erst spit; folgt man der Hypothese von Stefan Tilg, hat Chariton
von Aphrodisias die Gattung in der ersten Halfte des 1. Jahrhunderts. n.Chr.
erfunden (Tilg 2010). Bekanntermallen hat die antike Literaturkritik sich aber
wenig mit der Gattung des Romans auseinandergesetzt, ja es scheint nicht einmal
einen spezifischen Gattungsbegriff gegeben zu haben. Diesen Umstand deutet

-135-



DIEGESIS 14.2 (2025)

Grethlein wiederum als Bestitigung seiner Hauptthese: ,,[TThe unconcern of an-
cient criticism with the novel illustrates the marginal role of fictionality in antig-
uity (S. 32). Neckischerweise erweist sich die Argumentation an diesem Punkt
jedoch als widerspriichlich: Denn einerseits hat Grethlein in der Einleitung den
Umstand problematisiert, dass die formalistische Narratologie modernen Zu-
schnitts anhand der Romanliteratur des 19. und 20. Jahrhunderts. konzeptuali-
siert worden ist, weshalb ihre anachronistische Anwendung auf antike (bzw. all-
gemeiner: vormoderne) Texte zumindest zu Teilen kritikwiirdig sei. Andererseits
jedoch stiitzt er nun seine Auffassung, dass in der Antike der Fiktionalititsge-
danke wenig dominant gewesen sei, u.a. mit einem Verweis darauf, dass sich die
antike Literaturkritik nicht fir ebenjene Gattung, den Roman, interessiert habe.

Stimmengewirr

Die strikte Trennung zwischen Autor und Erzihler gilt in der heutigen Litera-
turtheorie zu Recht als Axiom; selbst bei Gattungen wie z.B. der Autobiogra-
phie, wo die beiden Instanzen scheinbar deckungsgleich sind, ist es sinnvoll, eine
Differenzierung aufrechtzuerhalten. Der Antike jedoch scheint diese Unter-
scheidung ginzlich fremd gewesen zu sein — jedenfalls finden sich in den ein-
schligigen Auseinandersetzungen etwa bei Aristoteles, Ps.-Longin und Plutarch
oder aber auch in der umfangreich erhaltenen Scholienliteratur keine entspre-
chenden Hinweise. Um es genauer zu sagen: Was der Antike offensichtlich
tehlte, war das Konzept des Erzihlers. Fiir antike Leser scheint die Autorfigur
immer auch als erzahlende Instanz gegolten zu haben; somit gibt es keinen anti-
ken Terminus fir ,Erzahler (Ninlist 2009, S. 132—-133), und dementsprechend
tblich und verbreitet waren auch biographistische Lesarten literarischer Texte.
Grethlein nennt zu Beginn des dritten Kapitels (,,Voice(s): Author / Narra-
tor / Character®, S. 52-80) eines der bekanntesten einschligigen Beispiele, ndim-
lich eine Bemerkung Augustins iiber den Roman Der goldene Ese/ von Apuleius,
dessen homodiegetischer Erzihler Lucius in einen Esel verwandelt wird: Augus-
tin schreibt an einer Stelle in De civitate dei (18, 18) ausdriicklich, dass Apuleius —
und nicht etwa Lucius! — in ein Grautier transformiert werde. Dass es sich dabei
weder um Unachtsamkeit noch um eine metonymische fagon de parler handele,
sondern dass hier ein fundamentaler Unterschied zwischen moderner und anti-
ker bzw. vormoderner Anschauung vorliege, bildet den Nukleus von Grethleins
These in diesem Kapitel:

[TThe narrator is a category that narratologists found helpful, perhaps even indis-

pensable for the study of their material — mostly modern novels — and then pro-

claimed a universal entity of narrative, but [...] the category may have been far

less significant in premodern literatures. (S. 55)

Zu diesem grundsitzlichen Unterschied kommt noch ein weiterer, nicht min-

der relevanter Aspekt hinzu, nimlich die antike Tendenz, auch in AuBerungen
von Figuren die Stimme des Autors zu horen. Zur Illustration nutzt Grethlein

- 136 -



DIEGESIS 14.2 (2025)

einen Vers aus Buripides’ Tragodie Hippohytos: ,,Die Zunge schwor, doch unver-
eidigt war das Herz* (607). Dieser Ausspruch war in der Antike hochberithmt
und wurde wiederholt zitiert — und dabei immer dem realen Autor Euripides in
den Mund gelegt, und nicht etwa seinem Sprecher im Drama, der mythischen
Figur des Hippolytos. Bei dieser Art der Autorzuschreibung handelt es sich nun
aber nicht um einen Einzelfall, sondern um ein wiederkehrendes Phinomen, das
sich w.a. auch — worauf bereits René Niinlist hingewiesen hat (Ninlist 2009,
S. 132-133) — gehiuft in der Scholienliteratur antreffen ldsst. Literaturkritiker
bzw. Philosophen wie Aristarch, Plutarch und Porphyrios scheinen den Unter-
schied zwischen Autor und Figur aber durchaus gekannt und benannt zu haben,
woraus Grethlein folgert, dass die haufig anzutreffende Vermischung der beiden
Ebenen (ebenso wie das Fehlen der Erzihlerinstanz) auf eine grundsitzlich an-
dersartige Logik der Beziehung zwischen den Ebenen zurtickzufithren sei, und
dass diese Logik wiederum mit dem im vorhergehenden Kapitel festgemachten
moralischen Sendungsbewusstsein antiker Dichter zusammenhinge:

The content of a moral message does not depend on whether it is put forward by

the author or a character. Since it is the author from whom the reader expects

instruction, it is unsurprising that ethical insights, even if characters voice them,

are ascribed to the author. (S. 62)

Zusitzlich zu der ethischen Komponente siecht Grethlein auch die miindliche
bzw. performative Natur der antiken Dichtung als Ursache daftir an, dass man
in der Antike die Stimme des Autors durch die Stimme seiner Figuren horte:

When somebody recites or reads out a text, they either slip into the role of the
author or into the role of a character. [...] In a culture which predominantly listens
to texts, it is thus more natural to see two different modes of presentation than
to distinguish between different ontological planes on which author and charac-
ters operate. (S. 69)

Denkt man z.B. an eine Lesung, so kann man dieses Argument problemlos
nachvollziehen: FEine Autorin liest aus threm neuesten Roman und moduliert
dabei ihre Stimme, wenn sie ein Zitat einer ihrer Figuren liest; die Stimmenmo-
dulation ersetzt gewissermal3en die Anfithrungs- und Schlusszeichen. Doch er-
geben sich Fragen und Probleme, sobald man von diesem Spezialfall absieht: So
ist bei der Performanz antiker Dichtung wohl eher z.B. an rituell verankerten
Chorgesang, an musikalisch untermalte Rezitationen oder an Theaterauffihrun-
gen zu denken. Bei letzteren aber tritt mit den Schauspielern vielmehr eine zu-
sitzliche Instanz zwischen Autor und Figur(en), als dass die Grenze zwischen
den beiden Ebenen abgebaut wiirde. Mag diese Grenze im Falle von Zitaten
durchaus flieBend bzw. schwach ausgeprigt gewesen sein, so wire also dieselbe
Annahme fiir den Bereich der Performanz einer erneuten Prifung zu unterzie-
hen.

Aus demselben Grund bedarf auch Grethleins nichste Konklusion einer kri-
tischen Anmerkung, namlich seine Annahme, dass die (angebliche) Verwischung
der Grenze zwischen Autor und Figur(en) keine Metalepse darstelle, da ja eben
diese Grenze gar nicht (oder nur in schwacher Form) existiert habe. Das Stu-

dium der Metalepse — also der Uberschreitung von iiblicherweise strikt getrenn-

137 -



DIEGESIS 14.2 (2025)

ten Erzihlebenen — hat in den letzten zehn Jahren einen Boom in der Klassi-
schen Philologie etlebt (Matzner / Trimble 2020), und Grethlein hat gewiss
Recht, wenn er zur Vorsicht mahnt: Was aus heutiger Sicht metaleptisch erschei-
nen mag, muss fir antike Verhaltnisse nicht ebenso gewesen sein. Doch wire
wohl zu fragen, ob man hier nicht eher von unterschiedlichen metaleptischen
Stirkegraden oder dergleichen sprechen sollte, anstatt das Eindringen der Autor-
instanz in die Figurenebene direkt als unmetaleptisch zu klassifizieren. Die An-
nahme metaleptischer Wirkungen tut auch Grethleins daraufhin formulierter
Hypothese, die sich auf kognitionswissenschaftliche Erkenntnisse stiitzt, keinen
Abbruch: Das experimentell nachgewiesene Phinomen, dass bei der Rezeption
handlungsfokussierter Erzahlungen dieselben sensomotorischen und emotiona-
len Reaktionen hervorgerufen werden wie beim tatsiachlichen Erleben oder Aus-
fihren analoger Handlungen, verkniipft Grethlein mit der Idee des Ineinander-
greifens von Autor und Figur(en): ,,[I|n order to place the narrated scene and
action before an audience’s eyes, a poet has to transport themselves to the scene
in their imagination and to enact whatever the characters are doing* (S. 71).
Nach meinem Dafiirhalten liegt hier jedoch ein non sequitur vor — das eine hat
mit dem anderen schlichtweg nichts zu tun. Wenn Immersion in eine Erzihlung
nur unter der Voraussetzung einer Verschmelzung von Autor-Erzihler und Fi-
gur(en) zustandekommen konnte, gibe es das beschriebene Phinomen in der
modernen Literatur nicht.

Blof3 keinen neuen Heiligen Gral!

Schlie3t Kapitel 3 mit der Applikation kognitionswissenschaftlicher Erkennt-
nisse auf spezifisch antike Erzdhlphinomene, so beginnt das nun folgende Ka-
pitel (,Minds®, S. 81-114) mit einem kritischen Blick auf eine andere kogniti-
onswissenschaftliche Kategorie, namlich die sog. Theory of Mind (ToM) — ein
psychologisches Konzept, mit dem die Fihigkeit des Menschen bezeichnet wird,
mentale (d.h. emotionale oder kognitive) Zustinde anderer zu erfassen bzw. ein-
zuschitzen (mind reading) und darauf basierend fremdes oder eigenes Handeln
abschitzen oder erkliren zu kénnen. Grethlein wendet sich hier im Grundsitz-
lichen gegen die Modeerscheinung, literaturwissenschaftliche Fragestellungen
einseitig mit kognitionswissenschaftlichen Methoden anzugehen (daher der Un-
tertitel der ersten Sektion: ,,Cognitivism: The New Holy Grail?, S. 81) — im Be-
sonderen aber gegen Alan Palmer, der die fiktive mentale Funktionstichtigkeit
literarischer Figuren als Fundament fiir das Verstindnis von Erzidhlung betrach-
tet (,,characters’ fictional mental functioning |...] is the fundamental and princi-
pal way by which we understand narrative®, Palmer 2010, S. 17). Und auch hier
kehren drei Leitmotive aus den fritheren Kapiteln wieder, nimlich die Kritik an
der Verallgemeinerung von Theorien und Methoden, die anhand von Romanli-
teratur des 19. und 20. Jahrhunderts entwickelt worden sind; ferner das Primat

von Handlung gegentiber Figuren in der antiken Literatur und Literaturkritik

- 138 -



DIEGESIS 14.2 (2025)

(vgl. z.B. Aristoteles); und schliellich die bereits mehrfach konstatierte morali-
sche Komponente der antiken Literatur.

Vor diesem Hintergrund stellt Grethlein sodann die Kernthese des Kapitels
auf: Figuren in antiken Erzahlungen seien nicht durch ihre psychologische Tiefe,
durch ihre menschliche Individualitit und Personlichkeit geprigt, sondern viel-
mehr durch ihr nach moralischen Kriterien beurteiltes Handeln — und fiir den
Fortgang und die Motivation von erzihlter Handlung seien dementsprechend
nicht die Psyche der Figuren, sondern die temporale Dimension der Handlung
und damit verbundene Aspekte wie Spannung, Neugier und Uberraschung maf3-
gebend. Demonstriert wird all dies hauptsichlich anhand ausgewahlter Passagen
aus Heliodors Liebesroman Aethiopica: Charikleia, die Protagonistin des Romans,
mache im Laufe der Handlung keine Entwicklung durch, und die ihr zugeschrie-
benen Tugenden wie Keuschheit und Willenskraft seien nicht aus ihrer Psyche
heraus zu erkliren, sondern aus der Notwendigkeit moralisch korrekten Verhal-
tens. Infolgedessen wiirde der Text die Rezipienten auch nicht dazu einladen,
psychologische Tiefe in die Figuren hineinzulesen bzw. thnen im Sinne der ToM
ein komplexes individuelles Innenleben zuzuschreiben; in Grethleins Worten:

Instead of being arrested by extensive accounts of their thoughts, hopes and de-
sires or instead of investing most of our energy in deducing these consciousness
processes from sparse hints in the text, we ate enticed by curiosity and suspense,
trying to grasp the prehistory and to fathom how the action will arrive at the
expected #zelos. (S. 105)

Das Problem bei dieser Deutung besteht m.E. auch hier nicht darin, dass sie
grundsitzlich verfehlt wire, sondern dass sie zu einseitig wirkt und unnétig auf
ein Entweder-Oder abzielt. Die Problematik ldsst sich an einem anderen Bei-
spiel, das der Autor diskutiert, vielleicht besser illustrieren, nimlich anhand der
Szene aus dem neunten Buch von Homers I/as, als Odysseus, Phoinix und Aias
sich zu Achilleus begeben, um diesen zum Wiedereintritt in den Krieg zu bewe-
gen. Bei der Ankunft vor seinem Zelt treffen sie den Krieger singend und musi-
zierend an (Izias 9, 185—-191). Ruth Scodel deutet die Szene sub specie ToM dahin-
gehend, dass die drei Gesandten im Moment ihres Eintreffens erraten mussten,
was Achilleus denke und fiithle (Scodel 2014, S. 65—66). Grethlein jedoch lehnt
diese Deutung ab, da eine entsprechende Diskussion in den Homerscholien
nicht stattfinde und somit die Frage aus Sicht der antiken Literaturkritik nicht
relevant sei. Stattdessen reflektierten die Scholiasten tiber Achilleus’ Gesang:

Their strongest concern is the question why Achilles the hero is singing. [...]
There is no evidence in either scholia or other ancient texts for the framework of
Scodel’s reading, a reading of the scene through the lens of the ambassadors. [...]
[TThe ancient commentators concentrated on Achilles’ character. (S. 109)

Doch woher wissen wir, durch wen die Frage nach Achilleus’ musikalischer
Tatigkeit fokalisiert ist? Wenn die hellenistischen Gelehrten, auf deren Kom-
mentaren die Scholien beruhen, dartiiber nachgedacht haben, warum Achilleus
singt, dann haben sie doch ganz klar auch dessen Gedanken zu lesen versucht —
und sie tun dies wenn nicht explizit, so doch moglicherweise implizit aus der
Sicht der Gesandten, durch deren Augen die Szene fokalisiert ist und in deren
Lage man sich im Moment des Lesens fast zwangslaufig versetzt.

- 139 -



DIEGESIS 14.2 (2025)

Heiraten nur des Plots wegen

Das zweitletzte Kapitel schlieBt sich thematisch eng an die vorherige Diskussion
an. Stand dort die zeitliche Dimension des Erzahlens im Zentrum, so liegt nun
der Fokus auf der narrativen Logik von Erzihlungen (,,Motivation®, S. 115—
147). Als Illustrationsbeispiel dient ein vieldiskutiertes Problem aus der zweiten
Hilfte der Odyssee: Penelope hat in Buch 17 eine Prophezeiung erhalten, dass
Odysseus bereits zurtickgekehrt sei, und ist darum optimistisch. Dennoch tritt
sie in Buch 18 vor den Freiern auf und kiindigt an, einen von ithnen heiraten zu
wollen, und initiiert in Buch 19 die Bogenprobe, mittels welcher der passende
Gatte erkoren werden soll, mit der aber schlieflich die Freier in die Todesfalle
gelockt werden. Die Frage, weshalb Penelope ausgerechnet in dem Moment,
nachdem sie Hoffnung geschopft hat, dass ihr Mann endlich zurtickgekehrt sei,
einen der verhassten Freier heiraten will, hat Generationen von Philologen um-
getrieben. Nebst analytischen und feministischen Deutungsversuchen haben in
der Vergangenheit v.a. psychologisierende Interpretationen dominiert: Penelope
habe Odysseus bereits erkannt, doch sei die Erkenntnis nicht in ihr Bewusstsein
gedrungen; die unbewusste Wiedererkennung veranlasse sie jedoch, die List der
Bogenprobe ins Werk zu setzen und ihre Heiratsabsicht — ebenso unbewusst —
nur vorzutduschen. Grethlein zeigt sich gegentiber diesen und anderen, dhnlich
Uberkomplexen Deutungen zu Recht skeptisch. Zur Lésung des Problems ver-
weist er auf den Umstand, dass die Frage nach der Motivation fir Penelopes
Handeln in der antiken Literaturkritik kein Thema gewesen zu sein scheint. Da-
mit lieSe sich die im vorhergehenden Kapitel aufgeworfene These von der
Nicht-Applizierbarkeit der ToM auf antike Figuren aufgreifen — und tatsichlich
zielt der Autor im ersten Moment in diese Richtung, wenn er schreibt: ,,Pene-
lope’s appearance before the suitors and the bow test are psychologically unmo-
tivated but necessary for the plot™ (S. 123). Doch es bleibt nicht dabei: Mit Riick-
griff auf Clemens Lugowskis urspriinglich anhand des Studiums mittelalterlicher
Erzihlliteratur entwickelten Konzepts der sog. ,Motivation von hinten®
(Lugowski 1976) zeigt Grethlein tiberzeugend, dass es sich hierbei nicht um eine
narrative Verlegenheitslosung o.d. handelt, sondern um eine Erzidhltechnik, die
charakteristisch fir die Vormoderne ist:

What fully justifies the scene is its crucial role for the further development of the

plot. Penelope’s announcement of the imminent wedding leads to the bow con-

test, which affords Odysseus the opportunity to start his revenge. It is therefore

a crucial step in the Odyssey’s teleology. The function of the scene in the trajectory

of the plot is more important than its psychological plausibility. (S: 129)

Das Prinzip der Motivation von hinten funktioniert jedoch nicht immer, wie
das Beispiel der berithmten Teppichszene in Aischylos’ Tragodie Agamemmnon
zeigt: Warum schreitet Agamemnon plotzlich doch tber den roten Teppich,
nachdem er dies eben noch abgelehnt hat? Auch hier ist keine psychologische
Motivation erkennbar. Allerdings ist diese Szene fir den weiteren Handlungs-
verlauf unnoétig, da Klytaimnestra ihren heimgekehrten Gatten so oder so um-

- 140 -



DIEGESIS 14.2 (2025)

bringen kann; hier ist es also vielmehr die Symbolkraft der Szene, welche Aga-
memnon in ein noch negativeres Licht riickt und somit seine Ermordung wenn
nicht rechtfertigt, so doch stirker plausibilisiert: ,,Aeschylus is not interested in
what makes Agamemnon change his mind, what his thoughts or feelings are
before and when he actually steps on the carpet, other than the explicitly men-
tioned awareness that it is transgressive® (S. 139). Allerdings méchte ich auch an
diesem Punkt wieder erginzend einhaken: Was psychologisch unmotiviert er-
scheint, ist nur Agamemnons Sinneswandel — gleichzeitig wird jedoch die psy-
chologische Motivation fur Klytaimnestras klandestines Ansinnen verstirkt, in-
sofern als sie eine Bestitigung dafir bekommt, dass ithr Mann der Hybris
verfallen ist. Im Ubrigen ist auch hier keineswegs gesagt, dass die psychologische
Leerstelle von antiken Rezipienten nicht ebenso gefthlt und gefillt wurde wie
von den heutigen Interpreten, welche, wie Grethlein ausfithrlich referiert, ganz
unterschiedliche Deutungsansitze vorgebracht haben. Vielleicht konnte man in
Analogie zu der fur die Antike typischen ,Fiktionalitit light* eher von ,Psycholo-
gie light sprechen: Die antike Literatur war an psychologischer Handlungsmo-
tivation nicht prinzipiell uninteressiert — sie hat sie einfach nicht in den Vorder-
grund gestellt, sondern hat andere Arten der Handlungsmotivation bevorzugt
und die psychologische Deutung den Rezipienten tiberlassen.

Einmal Postmoderne und zuriick

Das letzte Kapitel (,,Ancient Texts and Postmodern Challenges®, S. 148—168),
auf das ich hier nur noch kursorisch eingehen will, ist eine Art Coda, mit der
Grethlein in die Postmoderne springt, um in einem ersten Schritt Konvergenzen
zwischen antiker und postmoderner Literatur aufzuzeigen, jedoch nur um sel-
bige — ganz in postmoderner Manier — gleich wieder zu dekonstruieren. Auf den
ersten Blick stechen tatsichlich einige Ahnlichkeiten ins Auge: So verwischen
sowohl antike wie auch postmoderne Erzihlungen die Unterscheidung zwischen
Fiktion und Wahrheit sowie die Grenzen zwischen den Erzihlebenen, und beide
verzichten zuweilen auf die psychologische Motivierung ihrer Figuren. Damit
zeigt Grethlein, dass ein Dialog zwischen vormodernen und postmodernen Er-
zihlformen im Grunde genommen mindestens ebenso potentiell ertragreich sein
kann wie die etablierte Applikation moderner Narratologie auf das Studium an-
tiker Texte. Allerdings weisen, so Grethlein, Vormoderne und Postmoderne
auch unuberwindbare Unterschiede auf, etwa was die moralische Dimension
von Literatur oder die Rolle der Metalepse anbelangt. Somit kann der angedachte
Dialog letztlich doch nur Gedankenexperiment bleiben.

Bleibt die Frage nach der Gibergreifenden Einschitzung der hier rezensierten
Studie. Ich muss gestehen, dass mir eine summarische Beurteilung schwerfallt —
dass also, mit anderen Worten, das Urteil gespalten ausfallen muss. Einige von
Grethleins Analysen und Schlussfolgerungen diirften in der Tat von weitreichen-
der Bedeutung fir ein geschirftes Verstindnis spezifisch antiker Erzahlmuster

S141 -



DIEGESIS 14.2 (2025)

sein und Stoff fir weiterfithrende Reflexion und Forschung bieten — so etwa die
Beobachtungen zur fehlenden Erzihlerinstanz, zum flieBenden Ubergang zwi-
schen Autorebene und Figurenebene oder zum narrativen Prinzip der Motiva-
tion von hinten. Anderes dagegen, wie etwa die angenommene Abwesenheit ge-
wisser metaleptischer Wirkungen oder die Skepsis gegeniiber der ToM, scheint
mir in der vertretenen Einseitigkeit problematisch; wiederum anderes, wie etwa
die These der untergeordneten Rolle des Fiktionalititsgedankens, ist m.E. zu
stark synoptisch verengt. Ahnliches gilt, mutatis mutandis, auch fiir den Blick auf
die Scholienliteratur: So wichtig der Miteinbezug dieser oft vergessenen oder
vernachlissigten Quellen vormoderner Literaturwissenschaft ist, so wichtig ist
auch ein dufBerst nuancierter Umgang damit: Nicht selten werden Informationen
aus den Scholien zur Bestitigung bereits getroffener Annahmen herangezogen,
wihrend die Abwesenheit bestimmter Diskurse als Beleg fiir deren generelle
Nicht-Existenz oder fehlende Wichtigkeit gewertet wird. Wenn Grethlein im
Schlusssatz zu einer erhéhten Sensibilitit gegeniiber den Figenheiten antiker Er-
zihlformen und antiker Literaturkritik aufruft (,,it is now time for us to become
more sensitive to the distinctiveness of ancient narrative and criticism®, S. 168),
so ist leider abschlieBend zu konstatieren, dass es dem Autor nicht tiberall ge-

lungen ist, ebendiese Sensibilitit aufzubringen.

Literaturverzeichnis

Gottschall, Jonathan (2013): The Storytelling Animal. How Stories Make Us Human. Boston / New
York, NY.

Grethlein, Jonas (2015): ,,Is Narrative ,The Description of Fictional Mental Functioning® Heli-
odorus Against Palmer, Zunshine & Co.* In: Sz 49 (H. 3), S. 259-283.

Grethlein, Jonas (2018): ,,Homeric Motivation and Modern Narratology. The Case of Pene-
lope.*“ In: The Cambridge Classical Journal 64, S. 70-90.

Grethlein, Jonas (2021): ,,Author and Characters. Ancient, Narratological, and Cognitive Views
on a Tricky Relationship.” In: Classical Philology 116 (H. 2), S. 208-230.

Lugowski, Clemens (1976): Die Form der Individualitit im Roman. Studien zur inneren Struktur der
Srithen dentschen Prosaergihlung. Frankfurt a.M.

Matzner, Sebastian / Ttimble, Gail (Hg.) (2020): Metalepsis. Ancient Texts, New Perspectives. Oxford.

Nunlist, René (2009): The Ancient Critic at Work. Terms and Concepts of Literary Criticism in Greek
Scholia. Cambridge.

Opie, lona / Opie, Peter (1969): Children’s Games in Street and Playground. Oxford.

Palmer, Alan (2010): Social Minds in the Novel. Columbus, OH.

Résler, Wolfgang (1980): ,,Die Entdeckung der Fiktionalitit in der Antike.* In: Poetica 12 (H. 3—
4),S. 283-319.

Scodel, Ruth (2014): ,Narrative Focus and FElusive Thought in Homer.” In: Douglas
Cairns / Ruth Scodel (Hg.), Defining Greek Narrative. Edinburgh, S. 55-74.

Tilg, Stefan (2010): Chariton of Aphrodisias and the Invention of the Greek Love Novel. Oxford.

Prof. Dr. Silvio Bar

Universitet 1 Oslo — Institutt for filosof, ide- og kunsthistorie og klassiske
sprak

Georg Morgenstiernes hus, Blindernveien 31, NO-0313 Oslo

E-Mail: silvio.baer@ifikk.uio.no

S142 -


mailto:silvio.baer@ifikk.uio.no

DIEGESIS 14.2 (2025)

URL: https://www.hf.uio.no/ifikk/english /people/aca/classics/tenured/sil-
viofb

Sie konnen den Text in folgender Weise zitieren:

Bir, Silvio: ,,Ein Dialog mit Fallstricken. Jonas Grethlein vermutet, dass mo-
derne Narratologie zur Analyse antiker Erzihlformen vielleicht doch weniger
taugt als angenommen. [Rezension zu: Jonas Grethlein: Ancient Greek Texts and
Modern Narrative Theory. Towards a Critical Dialogne. Cambridge 2023]%. In: DIE-
GESIS. Interdisziplindres E-Journal fiir Erziblforschung | Interdisciplinary E-Journal for
Narrative Research 14.2 (2025). 133-143.

DOI: 10.25926/akhn-9057

URN: urn:nbn:de:hbz:468-20260127-122655-0

URL: https://www.diegesis.uni-wuppertal.de/index.php/diegesis/article/download /574 /771

(@) sv-nc-nD

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives

4.0 International License.

143 -



https://www.hf.uio.no/ifikk/english/people/aca/classics/tenured/silviofb/
https://www.hf.uio.no/ifikk/english/people/aca/classics/tenured/silviofb/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.25926/akhn-9057
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:468-20260127-122655-0
https://www.diegesis.uni-wuppertal.de/index.php/diegesis/article/download/574/771

	Ein Dialog mit Fallstricken
	Jonas Grethlein vermutet, dass moderne Narratologie zur Analyse antiker Erzählformen vielleicht doch weniger taugt als angenommen

	Eine Kurskorrektur zur Einleitung
	Fiktionalität light
	Stimmengewirr
	Bloß keinen neuen Heiligen Gral!
	Heiraten nur des Plots wegen
	Einmal Postmoderne und zurück
	Literaturverzeichnis

